
 

 

 

 

 

 

“#

“REFLEXIONES SOBRE UNA HOMILIA”

 

 

 

Abril de 2020.   

TEMA  ESPECIAL 

#YoMeQuedoEnCasa” 

 

“REFLEXIONES SOBRE UNA HOMILIA”

 

  

1 

 

“REFLEXIONES SOBRE UNA HOMILIA” 



2 
 

 

 La tarde del 10 de abril, Viernes Santo, día en el que la Iglesia recuerda la 

crucifixión y la muerte de Jesús, el Papa Francisco presidió la celebración de la 

Pasión del Señor en una solemne Basílica de San Pedro vacía, sin la presencia física 

de los fieles a causa de la pandemia del coronavirus que ha forzado el aislamiento de 

millones de personas en todo el mundo. 

 

 El encargado de pronunciar la homilía fue el padre Raniero Cantalamessa, 

Predicador de la Casa Pontificia.  

 

 

 HOMILIA: 

 
 San Gregorio Magno decía que la Escritura cum legentibus 
crescit, crece con quienes la leen. Expresa significados siempre 
nuevos en función de las preguntas que el hombre lleva en su 
corazón al leerla. Y nosotros este año leemos el relato de la Pasión 
con una pregunta —más aún, con un grito— en el corazón que se 
eleva por toda la tierra. Debemos tratar de captar la respuesta que 
la palabra de Dios le da.  
 
 Lo que acabamos de escuchar es el relato del mal 
objetivamente más grande jamás cometido en la tierra. Podemos 
mirarlo desde dos perspectivas diferentes: o de frente o por detrás, es 
decir, o por sus causas o por sus efectos. Si nos detenemos en 
las causas históricas de la muerte de Cristo nos confundimos y 
cada uno estará tentado de decir como Pilato: «Yo soy inocente de 
la sangre de este hombre» (Mt 27,24). La cruz se comprende mejor 
por sus efectos que por sus causas. Y ¿cuáles han sido los efectos de la 
muerte de Cristo? ¡Justificados por la fe en Él, reconciliados y en paz 
con Dios, llenos de la esperanza de una vida eterna! (cf. Rom 5, 1-
5) 
 

 Pero hay un efecto que la situación en acto nos ayuda a 
captar en particular. La cruz de Cristo ha cambiado el sentido del 
dolor y del sufrimiento humano. De todo sufrimiento, físico y 
moral. Ya no es un castigo, una maldición. Ha sido redimida en 
raíz desde que el Hijo de Dios la ha tomado sobre sí. ¿Cuál es la 



3 
 

prueba más segura de que la bebida que alguien te ofrece no está 
envenenada? Es si él bebe delante de ti de la misma copa. Así lo ha 
hecho Dios: en la cruz ha bebido, delante del mundo, el cáliz del 
dolor hasta las heces. Así ha mostrado que éste no está 
envenenado, sino que hay una perla en el fondo de él. 
 
 Y no sólo el dolor de quien tiene la fe, sino de todo 
dolor humano. Él murió por todos. «Cuando yo sea levantado sobre 
la tierra —había dicho—, atraeré a todos a mí» (Jn 12,32). ¡Todos, 
no sólo algunos! «Sufrir —escribía san Juan Pablo II desde su cama 
de hospital después del atentado— significa hacerse 
particularmente receptivos, especialmente abiertos a la acción de 
las fuerzas salvíficas de Dios ofrecidas a la humanidad en Cristo». 
Gracias a la cruz de Cristo, el sufrimiento se ha convertido también, 
a su manera, en una especie de «sacramento universal de 
salvación» para el género humano. 
 

 ¿Cuál es la luz que todo esto arroja sobre la situación 
dramática que está viviendo la humanidad? También aquí, más 
que a las causas, debemos mirar a los efectos. No sólo los 
negativos, cuyo triste parte escuchamos cada día, sino también los 
positivos que sólo una observación más atenta nos ayuda a captar. 
La pandemia del Coronavirus nos ha despertado bruscamente del 
peligro mayor que siempre han corrido los individuos y la 
humanidad: el del delirio de omnipotencia. Tenemos la ocasión —
ha escrito un conocido Rabino judío— de celebrar este año un 
especial éxodo pascual, salir «del exilio de la conciencia». Ha 
bastado el más pequeño y deforme elemento de la naturaleza, un 
virus, para recordarnos que somos mortales, que la potencia militar 
y la tecnología no bastan para salvarnos. «El hombre en la 
prosperidad no comprende —dice un salmo de la Biblia—, es como 
los animales que perecen» (Sal 49,21). ¡Qué verdad es! 
  
 Mientras pintaba al fresco la catedral de San Pablo en 
Londres, el pintor James Thornhill, en un cierto momento, se 
sobrecogió con tanto entusiasmo por su fresco que, retrocediendo 
para verlo mejor, no se daba cuenta de que se iba a precipitar al 
vacío desde los andamios. Un asistente, horrorizado, comprendió 
que un grito de llamada sólo habría acelerado el desastre. Sin 
pensarlo dos veces, mojó un pincel en el color y lo arrojó en medio 



4 
 

del fresco. El maestro, estupefacto, dio un salto hacia adelante. Su 
obra estaba comprometida, pero él estaba a salvo. 
  
Así actúa a veces Dios con nosotros: trastorna nuestros proyectos y 
nuestra tranquilidad, para salvarnos del abismo que no vemos.  
 

 Pero atentos a no engañarnos. No es Dios quien ha arrojado el 
pincel sobre el fresco de nuestra orgullosa civilización tecnológica. 
¡Dios es aliado nuestro, no del virus! «Tengo proyectos de paz, no de 
aflicción», nos dice él mismo en la Biblia (Jer 29,11). Si estos 
flagelos fueran castigos de Dios, no se explicaría por qué se abaten 
igual sobre buenos y malos, y por qué los pobres son los que más 
sufren sus consecuencias. ¿Son ellos más pecadores que otros? 
 
 ¡No! El que lloró un día por la muerte de Lázaro llora hoy por 
el flagelo que ha caído sobre la humanidad. Sí, Dios "sufre", como 
cada padre y cada madre. Cuando nos enteremos un día, nos 
avergonzaremos de todas las acusaciones que hicimos contra él en 
la vida. Dios participa en nuestro dolor para vencerlo. «Dios —
escribe san Agustín—, siendo supremamente bueno, no permitiría 
jamás que cualquier mal existiera en sus obras, si no fuera lo 
suficientemente poderoso y bueno, para sacar del mal mismo el 
bien». 
 
 ¿Acaso Dios Padre ha querido la muerte de su Hijo, para sacar 
un bien de ella? No, simplemente ha permitido que la libertad 
humana siguiera su curso, haciendo, sin embargo, que sirviera a su 
plan, no al de los hombres. Esto vale también para los 
males naturales como los terremotos y las pestes. Él no los suscita. Él 
ha dado también de la naturaleza una especie de libertad, 
cualitativamente diferente, sin duda, de la libertad moral del 
hombre, pero siempre una forma de libertad. Libertad de 
evolucionar según sus leyes de desarrollo. No ha creado el mundo 
como un reloj programado con antelación en cualquier mínimo 
movimiento suyo. Es lo que algunos llaman la casualidad, y que la 
Biblia, en cambio, llama «sabiduría de Dios».  
 
 El otro fruto positivo de la presente crisis sanitaria es el 
sentimiento de solidaridad. ¿Cuándo, en la memoria humana, los 
pueblos de todas las naciones se sintieron tan unidos, tan 
iguales, tan poco litigiosos, como en este momento de dolor? 



5 
 

Nunca como ahora hemos percibido la verdad del grito de un 
nuestro poeta: «¡Hombres, paz! Sobre la tierra postrada demasiado 
es el misterio». Nos hemos olvidado de los muros a construir. El 
virus no conoce fronteras. En un instante ha derribado todas 
las barreras y las distinciones: de raza, de religión, de censo, de 
poder. No debemos volver atrás cuando este momento haya pasado. 
Como nos ha exhortado  el Santo Padre no debemos desaprovechar 
esta ocasión. No hagamos que tanto dolor, tantos muertos, tanto 
compromiso heroico por parte de los agentes sanitarios haya sido en 
vano. Esta es la «recesión» que más debemos temer. 
 

De las espadas forjarán arados, 
de las lanzas, podaderas. 

No alzará la espada pueblo contra pueblo, 
no se adiestrarán para la guerra (Is 2,4). 

 
Es el momento de realizar algo de esta profecía de Isaías cuyo 
cumplimiento espera desde siempre la humanidad. Digamos basta 
a la trágica carrera de armamentos. Gritadlo con todas vuestras 
fuerzas, jóvenes, porque es sobre todo vuestro destino lo que está en 
juego. Destinemos los ilimitados recursos empleados para las 
armas para los fines cuya necesidad y urgencia vemos en estas 
situaciones: la salud, la higiene, la alimentación, la lucha contra 
la pobreza, el cuidado de lo creado. Dejemos a la generación que 
venga un mundo más pobre de cosas y de dinero, si es 
necesario,  pero más rico en humanidad. 
 
 La Palabra de Dios nos dice qué es lo primero que debemos 
hacer en momentos como estos: gritar a Dios. Es él mismo quien pone 
en labios de los hombres las palabras que hay que gritarle, a veces 
incluso palabras duras, de llanto y casi de acusación. «¡Levántate, 
Señor, ven en nuestra ayuda! ¡Sálvanos por tu misericordia! […] 
¡Despierta, no nos rechaces para siempre!» (Sal 44,24.27). «Señor, 
¿no te importa que perezcamos?» (Mc 4,38). ¿Acaso a Dios le gusta 
que se le rece para conceder sus beneficios? ¿Acaso nuestra oración 
puede hacer cambiar sus planes a Dios? No, pero hay cosas que Dios 
ha decidido concedernos como fruto conjunto de su gracia y de 
nuestra oración, casi para compartir con sus criaturas el mérito del 
beneficio recibido. Es él quien nos impulsa a hacerlo: «Pedid y 
recibiréis, ha dicho Jesús, llamad y se os abrirá» (Mt 7,7). 
 



6 
 

 Cuando, en el desierto, los 
judíos eran mordidos por serpientes 
venenosas, Dios ordenó a Moisés 
que levantara en un estandarte 
una serpiente de bronce, y quien lo 
miraba no moría. Jesús se ha 
apropiado de este símbolo. «Como 
Moisés levantó la serpiente en el 
desierto —le dijo a Nicodemo— así es preciso que sea levantado el 
Hijo del hombre, para que todo aquel que cree en él tenga vida 
eterna» (Jn 3,14-15). También nosotros, en este momento, somos 
mordidos por una «serpiente» venenosa invisible. Miremos a Aquel 
que fue «levantado» por nosotros en la cruz. Adorémoslo por 
nosotros y por todo el género humano. Quien lo mira con fe no 
muere. Y si muere, será para entrar en la vida eterna. 
 
 "Después de tres días resucitaré", predijo Jesús (cf. Mt 9, 31). 
Nosotros también, después de estos días que esperamos sean cortos, 
nos levantaremos y saldremos de las tumbas de nuestros hogares. No 
para volver a la vida anterior como Lázaro, sino a una vida nueva, 
como Jesús. Una vida más fraterna, más humana. ¡Más cristiana! 
 
 
 Es sin duda una disertación amplia y diáfana, típica de un Fraile Capuchino, que 

ofrece una contemplación definida de nuestro tiempo. Proponemos ahora, para que 

participes de la reflexión de esta homilía una serie de cuestiones que puedes compartir 

en tu núcleo familiar, o grupo de hogares online, dando un tiempo de  meditación de las 

respuestas, y después ofrecer las mismas para su puesta en común. Podéis terminar 

con la Oración que proponemos.  

 

 

 PARA REFLEXIONAR: 

 

1.- ¿Crees que este texto es contemporáneo? ¿Podemos identificar situaciones y 
momentos en los que el corazón se eleve por toda la tierra? 
 

2.- ¿Sabemos identificar en un mundo cotidiano, la cruz que llevamos, o la cruz que 
nos rodea, para poder transformarla en vida? 
 



7 
 

3.- ¿Crees que somos sensibles realmente de la fragilidad del individuo frente a su 
egocentrismo?, ¿Piensas que actuamos con destreza y rectitud frente a nuestros 
egos?, ¿aniquilamos las bienaventuranzas ante nuestros deseos?, ¿Cómo actuamos 
cuando nos sobreviene el dolor ante la realidad que nos rodea? 
 

4.- ¿Reconocemos los delirios de omnipotencia que anidan en nuestra sociedad, y los 
corregimos en nuestro entorno?, ¿podemos identificar actitudes en las que asociamos 
prosperidad a razón o corrección? 
 

5.- ¿Somos los cristianos un grupo que miramos con fe, y que trasfiguramos 
nuestro corazón ante las injusticias del mundo, o quizá somos grupos de 
Pilatos ante nuestras propias aspiraciones?, ¿Crees que este fenómeno de 
pandemia ha modificado realmente nuestra conciencia desde la tumba de 
nuestro hogar? 
 

 

 ORACION DE FINALIZACIÓN: 

¿Soy yo acaso, Señor? 

¿Soy yo acaso, Señor? 
¿Soy yo quien moja el pan en tu copa 
pero no apura el cáliz de tu justicia? 
¿Soy yo quien se preocupa de los modos 
pero olvida la urgencia del reino? 
¿Soy yo quien te entrega 
por treinta monedas de plata, 
por treinta razones injustas 
por treinta sacos cargados de excusas? 
 
¿O soy en cambio quien recuesta el pecho en tu hombro 
para sentir el calor del amigo? 
¿Soy quien promete no negarte 
desde un amor quizás débil, 
pero amor al fin y al cabo? 
¿Soy quien te unge los pies con lágrimas 
y se conmueve con tu ternura? 
¿Soy quien te sigue por los caminos, 
tú delante, yo aprendiendo? 
 
¿Soy yo acaso, Maestro? 
     (José María R. Olaizola sj) 


